
303

Das aktuelle
theologische Buch

◆ Schmid, Hansjörg: Islam im europäischen 
Haus. Wege zu einer interreligiösen Sozial-
ethik. Herder Verlag, Freiburg i. Br.–Ba-
sel–Wien 2012. (599) Pb. Euro 40,00 (D) / 
Euro 41,20 (A) / CHF 53,90. ISBN 978-3-451-
32557-1.

Hansjörg Schmid stellt sich in seinem 599 Sei-

ten umfassenden Buch „Islam im europäischen 

Haus. Wege zu einer interreligiösen Sozial-

ethik“ die Aufgabe, den Rahmen für ein neues 

Forschungsfeld abzustecken. Sein Vorschlag ist 

es, eine interreligiöse Sozialethik im Modus des 

„vorsichtigen Vergleichs“ (179) zu betreiben. 

Schmid tut dies aus der Perspektive des katholi-

schen Theologen und zieht als Vergleichsgröße 

sozialethische Positionen aus dem Spektrum 

des europäischen Islam heran (Islam definiert 

er als „Modus des islamisch legitimierten bzw. 

motivierten Handels“ [13]). Somit legt er inter-

religiöse Arbeit bewusst bilateral an. Seine 

Motivation, dieses Forschungsfeld auszuloten, 

ist einerseits die Wahrnehmung, dass „im Rah-

men der christlichen Sozialethik bislang noch 

keine differenzierte Wahrnehmung des Islam 

existiert“ (248), „der“ Islam allerdings gesell-

schaftspolitisch relevant und Muslime in Euro-

pa präsent sind (insofern wird Islam von ihm 

als ein „Zeichen der Zeit“ gesehen). Anderer-

seits bedürfen, Schmid zufolge, sozialethische 

Fragestellungen im Rahmen pluralistischer Ge-

sellschaften westlichen Typs keiner spezifisch 

christlichen, sondern einer multiperspektivi-

schen Bearbeitung: „[U]m anderen Religionen 

als ebenfalls ethische Instanzen in der Gesell-

schaft gerecht zu werden, reicht der Blick von 

außen nicht“ (84). Eine interreligiöse Sozial-

ethik wird notwendig.

Es geht ihm also zum einen um „den“ Islam 

als Inhalt christlicher Sozialethik, zum anderen 

um „den“ Islam als Gesprächspartner, insofern 

sozialethische Themen gemeinsam bearbeitet 

werden müssen und gewissermaßen eine Bünd-

nispartnerschaft in politisch-ethischen Dis-

kursen entstehen kann. Auf jeden Fall möchte 

Schmid entgegen der verbreiteten „abgrenzen-

de Islamwahrnehmung“ (151) Gemeinsam-

keiten zwischen den Religionsgemeinschaften 

hervorheben und dabei gleichzeitig Unterschie-

de nicht einebnen. Angesichts der eindeutigen 

Unterschiede in der Glaubenspraxis könnte 

eine interreligiöse Sozialethik gewissermaßen 

Bedingungen schaffen, die Dialoge ermöglicht. 

Interreligiöse Sozialethik als „vorsichtiger Ver-

gleich“ muss deshalb, seiner Meinung nach, 

grundsätzlich drei Dinge berücksichtigen: die 

inneren Pluralitäten der Religionen, Asymme-

trien zwischen ihnen sowie den Kontext, und 

schließlich die Adäquatheit des Vergleichs, also 

dass Vergleichbares verglichen werden kann. In 

seinem Vorgehen beachtet er selbstverständlich 

die Entwicklung, dass sich im (europäischen) 

Islam eine theologische Sozialethik als wissen-

schaftliche Disziplin erst langsam herausbilden 

könnte und es z. B. eine vergleichbare Ausei-

nandersetzung mit kirchlicher Sozialverkün-

digung, die in der christlichen, vor allem der 

katholischen, Sozialethik Tradition hat, nicht 

gibt. Insofern wirft ein interreligiöses For-

schungsprogramm immer auch die Frage nach 

Profil und Identität von christlicher Sozialethik 

auf. Dieses Profil schätzt Schmid wiederum 

vorsichtig als ökumenisch ein und sieht in den 

bereits vorliegenden Entwicklungsschritten hin 

zu einer ökumenischen Sozialethik mögliche 

Parallelen zur Entwicklung einer interreligiösen 

Sozialethik. (25–58)

Schmid betont immer wieder, dass kon-

krete sozialethische Fragen Möglichkeiten für 

den interreligiösen Dialog bieten. Er nennt 

gesellschaftliche Konfliktfelder „Orte der wei-

terführenden sozialethischen Diskussion“; ein 

interreligiöses Gespräch fällt sozusagen anhand 

sozialethischer Themen leichter. Obwohl aber 

für ihn „sozialethische Fragen […] Katalysa-

tor des Dialogs mit weitreichenden Verständi-

gungsmöglichkeiten“ (151) sind, beschäftigt 

er sich in seinem Buch mit der Generierung 

relativ abstrakter Vergleichskategorien, an-

hand derer er dann beispielhaft islamische und 

christliche Sozialethik gegenüberstellt. Konkre-

te sozialethische Probleme, an denen sich eine 

interreligiöse Sozialethik entspinnen und dialo-

gisch abarbeiten könnte, an denen sich sowohl 

islamisch geprägte als auch christlich geprägte 

Theorieentwürfe bewähren könnten, stehen in 

Schmids Forschungsprogramm also – bedauer-

Das aktuelle theologische Buch



304

licherweise – nicht im Mittelpunkt; er wählt 

vielmehr folgenden Weg:

1. Diskursanalyse: Schmid greift auf die-

se sozialwissenschaftliche Methode (u. a. nach 

Reiner Keller) zurück, um tragfähige Ver-

gleichskategorien zwischen christlichen und 

islamischen sozialethischen Positionen heraus-

finden. Er untersucht europäische „Islamdis-

kurse“ (151) mit ihren zentralen Themen und 

typischen Interaktionsmustern. Hinsichtlich 

der Fragestellung einer interreligiösen Sozial-

ethik kristallisieren sich drei Diskursfelder für 

ihn heraus, nämlich interreligiöser Dialog, is-

lamische Erklärungen, politische Diskurse, die 

er zur näheren Untersuchung heranzieht. Er 

versucht bewusst eine islamische Perspektive 

auf interreligiöse Diskurse einzubeziehen und 

kommt zu dem Ergebnis, dass in allen drei Dis-

kursfeldern sozialethische Fragen eine Schlüs-

selrolle einnehmen.

2. Ermittlung von Vergleichskategorien: Auf 

Grundlage der Diskursanalyse ergeben sich 

für ihn Kontexte, Methoden, Säkularisierung, 

Religionsfreiheit, Zivilgesellschaft, Entwick-

lungslinien und Prinzipien als Vergleichskate-

gorien. Er fasst die sieben Kategorien in drei 

Cluster zusammen: (1) „Hermeneutische und 

methodische Aspekte“ mit Kontexten und Me-

thoden; (2) „Grundfragen des Verhältnisses von 

Religion, Staat und Gesellschaft“ mit Säkulari-

sierung, Religionsfreiheit und Zivilgesellschaft; 

(3) „Historischer Wandel und Einheit“ mit Ent-

wicklungslinien und Prinzipien. Der Leserin er-

schließt sich nicht unbedingt, warum sich nun 

genau diese Kategorien aus der vorangegange-

nen Diskursanalyse ergeben. (Es sei angemerkt, 

dass Schmid Themen wie Gender, Gewalt, Mig-

ration, Inklusion und Diskriminierung keines-

wegs auslässt; er will sich aber aufgrund seiner 

Diskursanalyse nicht stärker darauf konzentrie-

ren). So wie seine Diskursanalyse setzt auch der 

Vergleich bei der islamischen Position an, um 

erneut die eigentlich unhintergehbare Perspek-

tivenbindung aufzuweichen.

3. Systematische Analyse der Positionen 

ausgewählter „islamischer“ Autoren: Schmid 

stellt in diesem Teil die Autoren und ihre kon-

zeptionelle Ausrichtung vor, anhand derer er 

den „vorsichtigen Vergleich“ durchführen will. 

Dazu analysiert er die ganz unterschiedlichen 

(auf diese Heterogenität legt Schmid Wert) 

Positionen von im europäischen Diskurs be-

heimateten Autoren, nämlich von Nasr Hamid 

Abu Zaid (Koranhermeneutiker im niederlän-

dischen Exil), von Dilwar Hussain (Förderer 

muslimischer Partizipation in der britischen 

Zivilgesellschaft), von Fikret Karcic (Vertreter 

der islamischen Tradition der Bosniaken), von 

Tariq Ramadan (Populärer Gelehrter zwischen 

Traditionalismus und Reform mit europaweiter 

Resonanz) und von Azzam Tamimi („Gemäßig-

ter Islamist“ mit Maghreb- und Palästinabezug). 

Als katholischer Theologe islamische Positio-

nen zu rezipieren und zu analysieren, könnte 

allein schon als eine Praxis der interreligiösen 

Sozialethik verstanden werden. Schmid bezieht 

ausführlich auch die Autorenbiografien mit ein. 

Hinsichtlich der weiteren systematischen Ana-

lyse würde man sich Vertiefungen wünschen, 

die, vielleicht aufgrund der relativ großen An-

zahl der Autoren, nicht geleistet werden. Das ist 

problematisch, insofern der folgende Vergleich 

gar nicht anders ausfallen kann, als eher breit 

und etwas oberflächlich.

4. Vergleich mit christlicher Sozialethik an-

hand der Vergleichskategorien: Unterschiede 

werden klar benannt (z. B. Offenbarungsver-

ständnisse, Rechtsverständnisse, Bezüge zur 

antiken Philosophie, Organisationsstrukturen). 

Aber auch die Pluralität der Ansätze – sowohl 

im islamischen als auch im christlichen Spek-

trum – wird betont; ebenso wird auf interne 

Lernprozesse verwiesen. Beim Lesen stellt sich 

jedoch die Frage, ob Schmid die christliche So-

zialethik nicht zu sehr im Singular sieht. Christ-

liche Sozialethik wird über weite Strecken als 

Prinzipienethik aufgefasst und kann insofern 

nur auf eine bestimmte Art zum Vergleich her-

angezogen werden (vgl. Kapitel III.2 Prinzipien, 

und die Zusammenschau am Ende des Buches). 

Der Autor selbst sieht das kritisch. Er ändert 

aber nur insofern etwas daran, als er jeweils 

thematisch passende – zum Teil erscheint dies 

etwas willkürlich – christlich-sozialethische 

Einzelpositionen, die nicht unbedingt prinzipi-

enethisch argumentieren aber keineswegs das 

gesamte Spektrum christlich-sozialethischer 

Konzeptionen abdecken, zum Vergleich heran-

zieht (oder eben auch lehramtliche Dokumente, 

was kategorial nicht ganz stimmig ist).

Das aktuelle theologische Buch



305

Aus diesem Vergleich resultieren einzelne 

sehr interessante Informationen und Diskus-

sionspunkte. Einer ergibt sich z. B. angesichts 

der aktuellen Privilegiendiskussion im Katholi-

zismus: Der Islam gilt im Gegensatz zur katho-

lischen Kirche als Paradebeispiel einer „öffent-

liche Religion“ und weist somit eventuell ein 

ungleich größeres Entwicklungspotenzial im 

europäischen Kontext auf.

Interessant ist auch, dass Schmid als his-

torischen Vergleichspunkt hinsichtlich des 

heutigen europäischen Islams das europäische 

Christentum der 1950er-Jahre heranzieht. Ob 

dies schlüssiger ist als Casanovas Fokussierung 

auf den Vergleich mit dem (Katholizismus des) 

19. Jh., wie dies im Buch diskutiert wird, möge 

hier einmal dahingestellt bleiben.

Zudem ist in systematischer Hinsicht die 

Analyse der Rezeption „säkularer“ politisch-

philosophischer Theorien im islamisch-sozial-

ethischen Spektrum gewiss ein interessantes 

Aufgabenfeld, das von Schmid jedoch nur 

schlaglichtartig behandelt wird. Hier könnte 

zum Beispiel nicht allein auf den Abgleich mit 

der Originaltheorie abgezielt werden, sondern 

– „interreligiös“ erweitert – die Rezeptionen 

der entsprechenden „säkularen“ Theorien in-

nerhalb der islamischen und der christlichen 

Sozialethik miteinander verglichen werden.

Schmid schreibt: „Ziel ist nicht die Er-

arbeitung eines Minimalkonsenses und auch 

nicht eine Gesamtperspektive auf die Sozial-

ethik, sondern die gemeinsame Beschäftigung 

mit zentralen Einzelfragen.“ (64) Dazu gibt das 

Buch zwar Anregungen, aber diese ergeben sich 

nicht zwingend aus der Methode des Vergleichs, 

der trotz aller Vorsicht doch per se stärker auf 

Nivellierung als auf Differenzierung ausgerich-

tet ist. Es scheint zwar schlüssig, dass ein Dialog 

durch bessere Kenntnis der je anderen sozial-

ethischen Positionen erst ermöglicht wird und 

eine „vergleichende Perspektive interreligiöser 

Sozialethik dazu beitragen [kann], islamische 

Positionen angemessen zu bewerten und zu 

hinterfragen“ (151). Wenn man die islam- und 

christentumsinterne Heterogenität und Plura-

lität jedoch ernst nimmt und annimmt, dass 

Unterschiede zwischen einzelnen Positionen 

der Religionsgemeinschaften geringer sind als 

religionsinterne, also gewissermaßen interre-

ligiöse Differenzen geringer sind als intrareli-

giöse, dann stellt sich die Frage, warum Schmid 

die Vergleichsmethode überhaupt wählt. Diese 

hat nämlich grundsätzlich die Tendenz, Vielfalt 

auszublenden und eine gewisse Gegenüberstel-

lung und Dualität aufzubauen, für die Binnen-

differenzierungen sekundär sind.

Vielleicht führt ein Vergleich zur Relati-

vierung einer generalisierenden Konstruktion 

von Islam in Islamdiskursen, die – wiederum 

ohne Binnendifferenzierung – diese Religion 

als antiliberal und fundamentalistisch markiert 

(vgl. 92 ff.; 151). Möglicherweise also geht es 

Schmid insofern doch mehr um Bedingungen 

des Dialogs als um eine sozialethische Aus-

einandersetzung mit aktuellen Fragen und 

Konflikten. Vielleicht geht es ihm mehr dar-

um, Gemeinsamkeiten zu entwickeln und die 

verbreitete „abgrenzende Islamwahrnehmung“ 

(151) – sozusagen in klarem Bewusstsein aller 

Unterschiedlichkeiten – zu überwinden. Dafür 

spricht Schmids Versuch eines „Perspektiven-

wechsel“, nämlich die möglichst vorurteilsfreie 

und unvoreingenommene Wahrnehmung der 

islamischen Texte, den „Versuch des beobach-

tenden Vogels, vorübergehend in einem frem-

den Vogelschwarm mitzufliegen, wo er aber Be-

obachter bleibt“ (auf 175 zitiert nach U. Schön). 

Jeder Vergleich erzeugt jedoch das, was vergli-

chen werden soll, womit er zunächst einmal die 

vorhandene Pluralität reduziert. Anders wäre 

dies, wenn man als Ausgangspunkt interreligiö-

ser Sozialethik die Bearbeitung konkreter so-

zialethischer Problemstellungen wählen würde.

Tübingen Katja Winkler

Das aktuelle theologische Buch


